
r 1 s

Η ΘΕΡΑΠΕΙΑ ΤΗΣ ΝΑΥΤΙΑΣ
Ἡ «Ναυτία» εἶναι τό πρῶτο μυθιστόρη­

μα (1938) τοῦ ὑπαρξιστῆ φιλοσόφου 
Ζάν Πώλ Σάρτρ, καί ἡ πρώτη λογοτεχνική 
ἐπιτυχία του. Ἀφηγεῖται τά ἐπαναλαμβα­
νόμενα συναισθήματα ἀποστροφῆς, πού 
βιώνει ἕνας νεαρός ἱστορικός, καθώς συνει­
δητοποιεῖ τήν κοινοτοπία καί τό κενό τῆς 
ὕπαρξης. 

Μέ συμπτώματα τέτοιας πνευματικῆς 
«ναυτίας» ἐκδηλώνουν τό κενό τους συχνά 
οἱ νέοι μας σήμερα. Ὅταν τό 2007 ἔγιναν 
τά ἐγκαίνια τοῦ Ναοῦ τῶν Τριῶν Ἱεραρ­
χῶν στήν πανεπιστημιούπολη Ζωγράφου, 
ὁμάδα φοιτητῶν «στόλισαν» τά ἄμφια τοῦ 
μακαριστοῦ ἀρχιεπισκόπου Ἀμερικῆς Δη­
μητρίου μέ ... αὐγά καί γιαούρτια καί ἀνάρ­
τησαν πανώ μέ τή διαμαρτυρία: «Τί δουλειά 
ἔχει ἕνας ναός στόν χῶρο τοῦ Πολυτεχνεί­
ου;» 

Λίγα χρόνια ἀργότερα σέ διαδήλωση 
στή Θεσσαλονίκη φοιτητές ἔριξαν βόμβες 
μολότωφ «στή μνήμη κάποιων φίλων πού 
αὐτοκτόνησαν»! 

Καί τά ... αὐγά καί τά γιαούρτια ἀλλά 
καί οἱ βόμβες μολότωφ εἶναι ὁ «ἐμετός» πού 
προκαλεῖ στά ἄρρωστα στομάχια τῶν νεα­
ρῶν τό ἀχώνευτο γι’ αὐτούς μήνυμα πού ἐκ­
πέμπει ΚΑΙ ἡ παρουσία ἑνός Ναοῦ ΚΑΙ ἡ 
αὐτοκτονία φίλων τους. Καί τό κοινό αὐτό 
μήνυμα εἶναι τά λόγια τοῦ Χριστοῦ: «Ἄν δέν 
φᾶτε μέ τό Μυστήριο τῆς Θείας Εὐχαριστί­
ας τήν σάρκα τοῦ Υἱοῦ τοῦ ἀνθρώπου καί 
δέν πιεῖτε τό αἷμα Του, δέν εἶναι δυνατόν 
νά ἔχετε μέσα σας ζωή» (Ἰω. 6, 53). 

Ἕνα ὑπέροχο τροπάριο ἀπό τή γιορ­
τή τῶν Χριστουγέννων ἀποκαλύπτει ἀφ’ 
ἑνός ὅτι ἡ Ἐνανθρώπηση τοῦ Θεοῦ Λόγου 

εἶναι ἡ μόνη πηγή νοήματος γιά ἀληθινή 
ζωή. Ἀφ’ ἑτέρου ξεσκεπάζει τό γιατί αὐτό 
τό μόνο ἀληθινό νόημα ζωῆς προκαλεῖ 
σέ μερικούς ναυτία. «Ἄς γεμίσουμε», λέει, 
«χαρά καί ἀγαλλίαση μελετώντας αὐτό τό 
Μυστήριο τῆς Σάρκωσης τοῦ Θεοῦ Λόγου, 
γιατί τώρα ἡ Παναγία γεννώντας τόν Χρι­
στό ἄνοιξε τήν πόρτα τῆς Βασιλείας τοῦ 
Θεοῦ, πού ἐμεῖς εἴχαμε κλείσει μέ τήν ἀπο­
στασία μας. Τώρα πιά μποροῦμε νά ἀπο­
λαμβάνουμε τήν ἀπερίγραπτη χαρά τοῦ 
Παραδείσου, ἀπό τόν ὁποῖο ἐξοριστήκαμε 
λόγῳ τῆς παρακοῆς μας στό θέλημα τοῦ 
Θεοῦ».

Μαζί μέ αὐτή τήν ἐξορία, πού ἐμεῖς προ­
καλέσαμε, ἀρρώστησαν ὅλες οἱ αἰσθήσεις 
μας. Καί τά ἀληθινά γευστικά καί θρεπτικά 
«ἐδέσματα» τῆς ὑπακοῆς καί ἀγάπης πρός 
τόν Θεό, μᾶς ἔγιναν ἀποκρουστικά καί ἀπε­
χθῆ. Κατάντησε νά μᾶς ἀηδιάζει κάθε τι πού 
θυμίζει τόν Χριστό καί τήν ἀγάπη Του, καί 
νά μᾶς προκαλεῖ ναυτία! Καί ἀγαπήσαμε καί 
βολευτήκαμε στόν ἀηδιαστικό βοῦρκο τῶν 
παθῶν μας. 

Ἐκείνη, πού πάνω ἀπό ὅλα τά πλάσματα 
ἀντιστάθηκε δυναμικά σ’ αὐτή τή ναυτία καί 
μᾶς γλύτωσε ἀπό αὐτήν, εἶναι ἡ Παναγία. 
Εἶναι (σύμφωνα μέ ἕνα τροπάριο) «ἡ μυστι­
κή ἄμπελος, πού βλάστησε - χωρίς τήν πα­
ρέμβαση «γεωργοῦ» ἀνδρός - τό πιό γλυκό 
σταφύλι, τόν Χριστό. Καί κρατώντας Τον 
στήν ἀγκαλιά Της χρησιμοποιώντας τά χέ­
ρια Της γιά κλαδιά, ἔλεγε: Ἐσύ εἶσαι ὁ καρ­
πός μου! Ἐσύ εἶσαι ἡ ζωή μου» (Οἶκος 26ης 
Δεκεμβρίου).

Ἀρχιμ. Βαρνάβας



r 2 s

ΤΟ ΞΥΠΝΗΤΗΡΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ
Στίς 2 Δεκεμβρίου τοῦ 1991 στά Καυ­

σοκαλύβια τοῦ Ἁγίου Ὄρους, ἄφη­
σε τήν τελευταία του πνοή ὁ λαοφιλής 
ὅσιος Πορφύριος ὁ Καυσοκαλυβίτης. Ὁ 
Θεός τόν χαρίτωσε ἀπό πολύ νωρίς μέ 
τό χάρισμα τῆς θαυματουργίας. Χιλιάδες 
ἄνθρωποι τόν ἀγάπησαν γιατί προσευ­
χήθηκε γι΄ αὐτούς καί τούς βοήθησε νά 
λύσουν τά προβλήματά τους. 

Γεννήθηκε τό 1906 στό χωριό Ἅγιος 
Ἰωάννης Καρυστίας στή νότια Εὔβοια. 
Ἡ πρόνοια τοῦ Θεοῦ νωρίς ὁδήγησε τά 
βήματά του στό Ἅγιον Ὄρος. Ἐκεῖ ὡς 
δόκιμος μοναχός ἀσκήθηκε στήν ὑπα­
κοή καί τήν διακονία. Σέ ἡλικία 17 ἐτῶν 
(1923), μετά ἀπό τήν κυριακάτικη Θεία 
Λειτουργία, ἔνιωσε νά τόν περιλούει ἡ 
Θεία Χάρις χαρίζοντάς του μιά σπάνια 
διαύγεια πνεύματος πού τόν ἔκανε νά 
ἀναγνωρίζει καί νά βλέπει καταστά­
σεις καί γεγονότα πού δέν ἔβλεπε πρίν. 
Ἐπρόκειτο γιά ἕνα σπάνιο δῶρο πού 
τοῦ χάρισε ὁ Θεός, τό διορατικό χάρι­
σμα. 

Τό 1927 χειροτονεῖται ἱερέας καί τοῦ 
δίδεται ἡ ἄδεια τοῦ ἐξομολόγου. Ὅσοι 
ἄνθρωποι τόν γνώρισαν καί ἐξομολο­
γοῦνταν, ἔφευγαν βαθιά ἀναπαυμένοι. 
Πλησίαζε τά παραστρατημένα παιδιά 
μέ μοναδική στοργή. Τά συμβούλευε 
καί τούς ἔλεγε: «Τόν Χριστό νά Τόν 
ἀτενίζουμε καί νά Τόν πλησιάζουμε 
σάν φίλο. Πέφτουμε; Ἁμαρτάνουμε; 
Νά τρέχουμε κοντά Του μέ οἰκειότη­
τα, μέ ἀγάπη καί μέ ἐμπιστοσύνη, ὄχι 
μέ φόβο ὅτι θά μᾶς τιμωρήσει, ἀλλά 
μέ θάρρος, πού θά μᾶς δίνει ἡ αἴσθηση 
τοῦ φίλου». 

Συχνά μιλοῦσε γιά τό ξυπνητήρι τοῦ 
Θεοῦ. Ὅταν τόν ρωτοῦσαν, τί εἶναι, 

Παπούλη, αὐτό τό ξυπνητήρι τοῦ Θεοῦ, 
ἀπαντοῦσε:

«Ὅταν βλέπουμε τούς συνανθρώπους 
μας νά ζοῦν χωρίς σκοπό καί νόημα μα­
κριά ἀπό τόν Θεό, στενοχωρούμαστε. 
Ὅμως μέ τήν στενοχώρια δέν κάνουμε 
ἀπολύτως τίποτα. Ὑπάρχει ἕνα μυστικό 
πού ἄν τό καταλάβουμε θά τούς βοηθή­
σουμε. Τό μυστικό εἶναι νά κουρντίσου­
με τό ξυπνητήρι τοῦ Θεοῦ, γιά νά ἀρχίσει 
νά χτυπάει! Τό ξυπνητήρι τοῦ Θεοῦ εἶ­
ναι ἡ ἀγάπη Του γιά τόν κάθε ἄνθρωπο. 
Ἡ δική μας ἀγάπη γιά τόν διπλανό μας, 
ὅταν εἶναι σωστή καί ἀληθινή, πρέπει 
νά γίνεται μέ προσευχή γι΄ αὐτόν. Ἔτσι 
κουρντίζουμε τό ξυπνητήρι τοῦ Θεοῦ, 
δηλαδή προσελκύουμε τό βλέμμα τῆς 
ἀγάπης Του, ὥστε νά ἐνεργήσει ἡ Χάρη 
Του στόν συγγενή ἤ τόν φίλο μας. Αὐτή 
ἡ παντοδύναμη Θεία Ἀγάπη μέ τή Χάρη 
της διεγείρει τόν ἄνθρωπο καί τόν κάνει 
νά στραφεῖ πρός τή Θεία Ἀγάπη. Τοῦ 
ἀνοίγει τόν δρόμο γιά νά βρεῖ τόν Θεό, 
δηλαδή τήν ἀληθινή χαρά καί εὐτυχία! 
Ὅ,τι ἐμεῖς δέν μποροῦμε νά κάνουμε, τό 
κάνει τό ξυπνητήρι τοῦ Θεοῦ, ἡ Ἀγάπη 
καί ἡ Χάρη Του. 

Καί συνέχιζε λέγοντας: «Νά μήν εἴμα­
στε τσιγκούνηδες στήν ἀγάπη. Ὅπως 
ὁ Θεός μᾶς ἀγαπάει μέ τά ἐλαττώματά 
μας, ἄς σκορπίζουμε καί μεῖς σέ ὅλους 
τήν ἀγάπη μας ἀδιαφορώντας ἄν μᾶς 
ἀγαπᾶνε ἤ ὄχι. Νά μάθετε νά ἀγαπᾶτε 
χωρίς ἀνταλλάγματα. Ὅσες φορές ἀγα­
πᾶτε χωρίς νά ἐπιδιώκετε νά σᾶς ἀγα­
ποῦν, θά μαζεύονται ὅλοι κοντά σας σάν 
τίς μέλισσες. Καί μήν ξεχνᾶτε τό ξυπνη­
τήρι τοῦ Θεοῦ».

Ἀρχιμ. Ἰωαννίκιος



r 3 s

Η ΛΥΣΗ ΤΟΥ ΘΕΟΥ
Ἡ πτώση τοῦ ἀνθρώπου στὴν ἁμαρτία 

δημιούργησε ἕνα πολύπλοκο πρόβλη­
μα. Ὁ ἄνθρωπος ἁμάρτησε ἑκούσια, συνε­
πῶς ὁ διάβολος τὸν ὑποδούλωσε νόμιμα. Ὁ 
ἄνθρωπος ἔπρεπε νὰ παλέψει καὶ νὰ νικήσει 
τὸν διάβολο μόνος του, ἀλλά, ὄντας νεκρὸς 
πνευματικά, δὲν εἶχε τὴ δύναμη γιὰ κάτι τέ­
τοιο. Ὁ Θεὸς εἶχε τὴ δύναμη νὰ τὸν σώσει, 
ἀλλά, ἂν ἐπενέβαινε δυναμικά, ὁ διάβολος 
θὰ τὸν κατηγοροῦσε γιὰ ἀδικία (βλ. καὶ ΛΥ­
ΧΝΙΑ ΝΙΚΟΠΟΛΕΩΣ, ἀρ. φ. 497, Δεκ. 2024). 

Ἡ λύση τοῦ προβλήματος αὐτοῦ 
ὑπῆρχε ἕτοιμη πρὸ τῶν αἰώνων μέσα στὴ 
φιλάνθρωπη βουλὴ καὶ τὴν ἄπειρη σοφία 
τοῦ Θεοῦ. Βλέποντας τοὺς ἀνθρώπους 
μέσα στὴν ἀθλιότητα τῆς ἁμαρτίας ὁ 
Θεός, σκεπτόταν γεμάτος ἀγάπη νὰ τοὺς 
ἀπαλλάξει ἀπὸ τὴν ἁμαρτία ποὺ τοὺς τυ­
ραννοῦσε, διὰ μέσου τοῦ Χριστοῦ (ἅγ. Κύ­
ριλλος Ἀλεξανδρείας). Ἡ λύση ἦταν ὄντως 
θεοπρεπὴς καὶ φανέρωσε τὴν ἀληθινὴ 
εἰκόνα τοῦ Θεοῦ, κάνοντας ἔκδηλα τέσσα­
ρα κυρίως βασικὰ θεϊκὰ χαρακτηριστικά: 
Τὴν ἀγαθότητα, τὴ σοφία, τὴ δικαιοσύνη 
καὶ τὴ δύναμη τοῦ Θεοῦ. 

Ἡ ἀγαθότητα καὶ ἄφατη φιλανθρωπία 
του ἦταν αὐτὴ ποὺ ἐξ ἀρχῆς κίνησε τὸν 
Θεὸ νὰ μὴν παραβλέψει τὸ ἐκπεσὸν πλά­
σμα του, ἀλλὰ νὰ τὸ σπλαχνισθεῖ καὶ νὰ 
ἁπλώσει πρὸς αὐτὸ χεῖρα βοηθείας. Ὅσα 
ἔκαμε ὁ Θεὸς γιὰ τὸν ἄνθρωπο, τὸ ὅλο 
σχέδιο τῆς Θείας Οἰκονομίας, εἶναι καρ­
πὸς ἀπέραντης ἀγαθότητας, κίνηση τῆς 
ἀνυπέρβλητης ἀγάπης τοῦ Θεοῦ. 

Ἡ δικαιοσύνη τοῦ Θεοῦ φαίνεται στὸ 
γεγονὸς ὅτι δὲν ἐνεργεῖ δυναστικά, ἀλλὰ 
δίκαια. Ἀφοῦ ὁ ἄνθρωπος ἦταν ποὺ ἡτ­
τήθηκε καὶ θανατώθηκε, αὐτὸς καὶ ὄχι κά­
ποιος ἄλλος ἔπρεπε τώρα νὰ νικήσει τὸν 
τύραννο. Δὲν ἤθελε ὁ Θεὸς νὰ ἁρπάξει μὲ 
τὴ βία τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὴν κατοχὴ τοῦ 
θανάτου. Δὲν τὸ εὕρισκε δίκαιο αὐτό. Τὸ 
πρέπον ἦταν νὰ νικηθεῖ ὁ πονηρὸς ὄχι 
ἀπὸ κάποιον ἄλλον, ἀλλὰ ἀκριβῶς ἀπὸ 
αὐτὸν ποὺ ἐξαπατήθηκε καὶ κατατυραν­
νήθηκε ἀπὸ τὸν ἴδιο, πράγμα γιὰ τὸ ὁποῖο 

μάλιστα κόμπαζε ἰδιαιτέρως (ἅγ. Μεθό­
διος Ὀλύμπου). Ὁ Θεὸς ἤθελε νὰ σώσει 
τὸ ὅμοιο μὲ τὸ ὅμοιό του. Νὰ κάνει πάλι 
νικητὴ αὐτὸν ποὺ κάποτε νικήθηκε καὶ 
ὑποτάχθηκε στὸν θάνατο διὰ τῆς ἁμαρ­
τίας. «Ὅπερ ἄπορον ἦν». Αὐτὸ ἦταν δυ­
σχερέστατο ζήτημα, ἀνυπέρβλητη δυσκο­
λία, δυσεπίλητο πρόβλημα, πραγματικὸ 
ἀδιέξοδο γιὰ κάθε ἄλλον πλὴν τοῦ Θεοῦ. 
Δὲν ὑπάρχουν πράγματα ἱκανὰ νὰ κάμουν 
τὸν Θεὸ «ἀπόρως ἔχειν», νὰ τὸν φέρουν 
σὲ ἀμηχανία. Γιατὶ ἐδῶ ἀναλαμβάνει «τὸ 
σοφὸν» τοῦ Θεοῦ. 

Ἡ σοφία λοιπὸν τοῦ Θεοῦ βρῆκε «τοῦ 
ἀπόρου λύσιν εὐπρεπεστάτην». Μὲ τὸ 
θέλημα τοῦ Θεοῦ Πατρός, «ὁ μονογενὴς 
Υἱός…, ὁ ὤν εἰς τὸν κόλπον τοῦ Πατρός, ὁ 
ὁμοούσιος τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Ἁγίῳ Πνεύμα­
τι, ὁ προαιώνιος, ὁ ἄναρχος, ὁ ἐν ἀρχῇ ὤν, 
…καὶ Θεὸς ὤν, ὁ ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων, 
κλίνας οὐρανοὺς κατέρχεται». Κάνει μιὰ 
ἀνέκφραστη καὶ ἀκατάληπτη συγκατάβα­
ση, «τὸ ἀταπείνωτον αὐτοῦ ὕψος ἀταπει­
νώτως ταπεινώσας, …καὶ Θεὸς ὢν τέλειος, 
ἄνθρωπος τέλειος γίνεται». Καὶ ἂν κάποτε 
ὁ διάβολος δελέασε μὲ τὴν (ἄκρως ἐπιθυ­
μητὴ) ἐλπίδα τῆς θέωσης τὸν ἄνθρωπο, 
τώρα ὁ ἴδιος δελεάζεται ἀπὸ σάρκα, ἀντι­
μετωπίζει δηλαδὴ τὴν (ταπεινὴ) πρόκληση 
νὰ τὰ βγάλει πέρα μὲ ἕναν ἄνθρωπο (ἅγ. 
Ἰω. Δαμασκηνός). Ὁ Χριστὸς ἔρχεται νὰ 
νικήσει τὸν διάβολο ὡς (Θε)άνθρωπος. 

Ἡ δύναμη τέλος τοῦ Θεοῦ φανερώνε­
ται μὲ τὸ ὅτι δὲν ἔμεινε μόνο στὴν καλὴ 
θέληση καὶ στὰ λόγια, ἀλλὰ ἔφερε ὄντως 
εἰς πέρας ἐπιτυχῶς καὶ νικηφόρως τὸ σχέ­
διό του. Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸν «ἐπιτελεῖται 
τὸ πάντων καινῶν καινότατον, τὸ μόνον 
καινὸν ὑπὸ τὸν ἥλιον». Ἕνα ἔργο, διὰ τοῦ 
ὁποίου «ἡ ἄπειρος τοῦ Θεοῦ ἐμφανίζεται 
δύναμις». 

Δὲν ὑπάρχει μεγαλύτερο καὶ παραδο­
ξότερο ἔργο στὴν ἱστορία τοῦ κόσμου ἀπὸ 
τὸ νὰ γίνει ἄνθρωπος ὁ Θεός.

Πρωτ. Δημήτριος Μπόκος



Η ΣΥΝΕ ΙΔΗΣΗ ΤΟΥ ΠΡΟΕΔΡΟΥ

Σ τίς 13 Μαΐου 2025 ἀπεβίωσε ὁ Χοσέ 
«Πέπε» Μουχίκα, πρώην πρόεδρος τῆς 

Οὐρουγουάης (2010-2015). Ὁ πρόεδρος ἔζησε 
σάν ἁπλός ἀγρότης, ἀπαρνήθηκε τίς πολυτέ­
λειες τῆς ἐξουσίας καί μετέτρεψε τήν ταπεινό­
τητα σέ παγκόσμιο σύμβολο ἡγεσίας. 

Ἡ συγκίνηση διεθνῶς ὑπῆρξε τεράστια, ὄχι 
γιατί ὑπῆρξε πρόεδρος, ἀλλά γιατί ὑπῆρξε ἄν­
θρωπος. Ἡ ζωή του ἀποτέλεσε μία διαμαρτυ­
ρία ἀπέναντι σέ ἕναν κόσμο πού ἔχει ξεχάσει 
τήν ἔννοια τῆς λιτότητας, τῆς εἰλικρίνειας καί 
τῆς προσφορᾶς. 

Ὅταν ἐξελέγη πρόεδρος τῆς Οὐρουγουάης 
τό 2010, ἀρνήθηκε νά μείνει στό προεδρικό μέ­
γαρο καί συνέχισε νά ζεῖ μέ τήν σύζυγό του σέ 
μιά ἀγροικία ἔξω ἀπό τήν πρωτεύουσα Μοντε­
βιδέο. Κυκλοφοροῦσε μέ ἕνα παλιό Volkswagen 
Beetle τοῦ 1987, τό ὁποῖο ἀρνήθηκε νά πουλή­
σει, ἀκόμη καί ὅταν τοῦ προσφέρθηκε ἕνα ἑκα­
τομμύριο δολλάρια. Τήν πρόταση χαρακτήρισε 
«γελοία». Τό 90% τοῦ προεδρικοῦ του μισθοῦ 
τό δώριζε σέ φιλανθρωπικά ἱδρύματα καί σέ 
προγράμματα στήριξης μικρῶν ἀγροτῶν. Ὁ 
Μουχίκα, ἐπικριτικός ἀπέναντι στόν κατανα­
λωτισμό καί τόν νεοφιλελευθερισμό, ἐξέφραζε 
τίς ἀπόψεις του μέ ἀποστομωτική ἁπλότητα: 

«Ὅταν ἀγοράζεις κάτι, δέν τό πληρώνεις 
μέ χρήματα. Τό πληρώνεις μέ τόν χρόνο τῆς 
ζωῆς σου πού ξόδεψες γιά νά βγάλεις αὐτά τά 
χρήματα». 

 Κατά τή διάρκεια τῆς προεδρίας του, καί 
μετά ἀπό αὐτήν, ὁ Μουχίκα δέχτηκε προτά­
σεις γιά διεθνεῖς διακρίσεις, ἀνάμεσά τους καί 
ἡ ὑποψηφιότητα γιά Νόμπελ Εἰρήνης. Ὅμως 
ἀρνήθηκε λέγοντας: «Τό καθῆκον δέν βραβεύ­
εται. Δέν χρειάζομαι μετάλλια γιά νά ξέρω τί 
πρέπει νά κάνω». 

Θά πεῖ κανείς: Μά πῶς γίνονται ὅλα αὐτά 
ἀπό ἕναν πολιτικό; Μᾶς τό ἐξηγεῖ ἄριστα ὁ 
ἀπόστολος Παῦλος. 

«Γιά τόν Θεό δέν εἶναι δίκαιοι οἱ ἁπλῶς 
ἀκούσαντες τόν νόμο Του, ἀλλά ἐκεῖνοι πού τόν 
τήρησαν. Γι’ αὐτό, πολλές φορές, καί οἱ εἰδωλο­
λάτρες, πού ἀγνοοῦν τόν νόμο τοῦ Χριστοῦ, τόν 
τηροῦν, ὁδηγούμενοι ἀπό τόν ἔμφυτο φυσικό 
νόμο (=τήν συνείδηση). Αὐτοί δείχνουν τό ἔργο 
τοῦ νόμου (=τό θέλημα τοῦ Θεοῦ) γραμμένο 
στήν καρδιά τους, ὅταν ἡ συνείδησή τους δίνει 
μαρτυρία σ’ αὐτούς γιά κάθε πράξη. Καί οἱ λο­
γισμοί, (παράλληλα μέ τήν συνείδηση), θά τούς 
κατηγοροῦν ἤ θά ἀπολογοῦνται γι’ αὐτούς (γιά 
τήν ἐξακρίβωση τοῦ καλοῦ), κατά τήν ἡμέρα πού 
θά κρίνει ὁ Θεός τά κρυπτά τῶν ἀνθρώπων, διά 
τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὅπως σᾶς ἐκήρυξα (=κατά 
τό Εὐαγγέλιό μου)» (Ρωμ. 2, 13-16). 

Ἄν ἔτσι λειτουργεῖ ἡ συνείδηση, πόσο σημαν- 
τικό πράγμα εἶναι ἡ ἐπιμέλειά μας γιά αὐτήν, 
πού ὀφείλουμε νά καταβάλλουμε ὡς χριστιανοί! 
Ἡ ἐπιμέλεια συνίσταται στήν ἔρευνα τῆς συ­
νείδησης μέ βάση τίς ἐντολές τοῦ Χριστοῦ: τί 
κάναμε καλῶς καί τί ὄχι. Μετά ἔρχεται ἡ μετά­
νοια καί ἡ διάθεση πρός διόρθωση, σύμφωνα μέ 
τήν προτροπή τοῦ Χριστοῦ: «μετανοεῖτε γιατί 
πλησίασε ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν». Καί ἀκο­
λουθεῖ τό τελευταῖο στάδιο: ἡ «ἐκκαθάριση», τό 
«σβήσιμο» τῶν ἁμαρτιῶν μας. Αὐτό εἶναι ἔργο 
τοῦ ἱερέα-πνευματικοῦ πατέρα πού ἐνεργεῖ ἐξ 
ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ. Πρόκειται γιά τήν ἄφε­
ση, τήν συγχώρηση τῶν ἁμαρτιῶν. Ἔτσι ἀπο­
καθίσταται ἡ κοινωνία ἀγάπης μέ τόν Χριστό 
καί εἰρηνεύει ἡ ψυχή τοῦ ἀνθρώπου.

Ἀρχιμ. Νίκων

ΛΥΧΝΙΑ  ΝΙΚΟΠΟΛΕΩΣ
Μηνιαῖον Περιοδικόν

Ἱ. Μητροπόλεως Νικοπόλεως καί Πρεβέζης
Ἐκδότης: Μητροπολίτης Νικοπόλεως καί Πρεβέζης 

Χρυσόστομος
Ὑπεύθ.: Ἀρχιμ. Νίκων Κουτσίδης • ΤΗΛ. 2682051161

Κωδικός 270360
ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2025  •  Ἀρ. Φύλλου 509  •   Ἔτος MΕ΄

Διανέμεται δωρεάν • Εἰσφορές δεκτές
Ἐκδοτική Παραγωγή «ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.»

Ἀθήνα

ΠΛΗΡΩΜΕΝΟ 
ΤΕΛΟΣ

Ταχ. Γραφείο
ΠΡΕΒΕΖΑΣ

Αριθμός Άδειας
27

PR

ESS POST

PRESS POST

Χ+5


